
7

La voix seule

par Martin Rueff

Il y a une voix dans ma vie
Que je perçois alors qu’elle meurt ; 
Une voix si fatiguée, si amoindrie, 
Toute tremblante de coups au cœur.

giovanni pascoli 1 

1. 

L’auteur de ce livre l’a redit à maintes reprises : chaque livre 
est construit sur un cœur comme absenté, éloigné, soustrait à la 
lecture immédiate. Le centre de tout livre, à la lettre, se dérobe. 
De cette thèse inspirée d’une longue réflexion sur ce qu’est une 
œuvre et qui n’est pas sans relation avec quelques-unes des thèses 
les plus puissantes de sa philosophie (le centre de la machine 
gouvernementale est vide comme le trône vide de la basilique 
Saint-Paul-hors-les-murs de Rome 2), Giorgio Agamben a offert 
récemment une version autobiographique, évoquant un texte d’en-
fance retrouvé à l’âge adulte, contenant le noyau de l’œuvre à venir 



8

et tout de suite retiré, soustrait à nouveau, reculant comme aspiré 
par une chute dans les couloirs du sens et de l’existence :

Il y a plusieurs années, ma mère m’a fait lire un texte que j’avais 
écrit alors que j’étais enfant et qu’elle avait conservé dans un 
tiroir. La lecture m’en troubla tellement que je dus tout de 
suite en détourner les yeux. La feuille contenait la description 
exacte de ce qui m’apparaissait alors comme le centre secret de 
ma pensée. Comment la main hésitante d’un enfant de huit 
ou neuf ans avait-elle pu saisir avec tant de précision le nœud 
le plus intime et le plus serré dont tous mes livres — tous ses 
livres — futurs ne devaient représenter que le lent et pénible 
déploiement ? Je rendis la feuille à ma mère sans mot dire et 
depuis, je ne l’ai plus jamais revue. Je ne crois pas que je puisse 
la retrouver un jour, mais je sais qu’avec elle, mon secret lui 
aussi s’est perdu. Le seul souvenir qui m’en est resté et qu’il 
s’agissait de quelque chose comme un vide central, une suspen-
sion ou un écart, comme si la feuille était devenue tout à coup 
blanche. Comme si au centre de tout ce que j’ai essayé de vivre 
et d’écrire il y avait un instant, un quart de seconde, parfaite-
ment vide, parfaitement invivable 3.

Il reste que, fût-il dérobé, ou déplacé, comme le héros d’une 
pièce qui apparaîtrait quand on ne l’attend plus, le centre de cette 
œuvre est énoncé ici à quelques reprises qui donnent un sens 
concret au titre du livre : La voix humaine. Si la voix est humaine, 
ce n’est pas parce qu’elle pourrait ne pas l’être et qu’il lui arriverait 
de l’être, ou qu’elle pourrait l’être plus ou moins ; si la voix est 



9

humaine, c’est parce qu’il y va, dans la voix, de ce que c’est que 
d’être humain :

La voix est […] le lieu où l’homme occidental a mis en scène 
le mythologème de son devenir humain et sapiens, du devenir 
culture de la nature. Dans notre corps vivant, on ne rencontre 
nulle part quelque chose comme un passage de la nature à la 
culture : il se transforme, croît et déchoit, mais il n’est aucun 
lieu, aucun organe et aucun membre où il ne cesse d’être 
nature et corps vivant. Dans la voix, en revanche, ce passage 
serait advenu  : la voix est sortie de la confusion animale et 
elle s’est articulée et grammaticisée, en devenant signifiante. 
L’articulation de la voix est, en réalité, l’articulation entre le 
vivant et le langage, et c’est seulement grâce à elle que l’homme 
peut être défini comme le vivant qui a le langage. Et pourtant, 
il ne nous est donné nulle part de saisir dans la voix le passage 
du son confus aux lettres, du vivant au parlant. (Infra, p. 71.) 

S’il n’est pas rare que des philosophes se soient attachés à 
définir ce qui fait le propre de l’homme, s’il n’est pas rare non plus 
que l’on ait pu reconnaître ce propre dans le fait d’avoir le langage 
(Agamben demande à plusieurs reprises  : « comment un vivant 
peut-il avoir le langage ? Que peut donc vouloir dire, pour le vivant, 
parler ? » 4), au point que l’humain a pu être défini, à la suite d’une 
célèbre définition proposée par Aristote au début de la Politique, 
comme l’animal parlant, Giorgio Agamben soutient une thèse plus 
précise : ce n’est pas le langage comme système articulant sémiotique 
et sémantique qui distingue l’humain 5 : c’est la voix. La voix seule. 



10

Elle est le dispositif  6 par lequel, en l’homme, la nature (l’ap-
pareil phonatoire qui est de notre corps, qui est notre corps même) 
et la culture (le langage, qui est notre destin) se donnent à voir 
dans leur articulation. Si notre corps se développe, si on peut le 
soumettre à un certain nombre d’usages et même lui donner des 
formes nouvelles par l’exercice et la technique, le lieu où il s’ouvre 
à l’histoire et échappe à lui-même est logé en chacun de nous  : 
c’est la voix. En chacun de nous ? Cette intimité de la voix qui 
fait que la voix est l’expérience même de notre présence à nous-
mêmes, thème qui a pu conduire Jacques Derrida à faire de la voix 
la preuve de la thèse heideggérienne du recouvrement de l’être 
par la présence 7, il reste que la voix est plutôt au cœur de nous 
comme une étrangère qu’il nous arrive de ne pas reconnaître. Si la 
voix seule est l’indice de notre humanité, elle ne l’est pas comme 
une expérience simple, mais comme celle d’un arrachement dans 
une articulation : la voix nous est donnée, et c’est pour répondre 
à ce don logé en nous qu’en retour, nous donnons de la voix. Le 
philosophe Jean-Louis Chrétien avait donné de cette précédence 
troublante une puissante description :

La voix seule dit le propre, mais il n’est de voix qu’altérée par 
ce qui lui donne la parole, irrémédiablement. La nudité de la 
voix, nous exposant, corps et âme, à l’être, sans retour, frappe 
depuis toujours et pour toujours d’impossibilité la transparence, 
l’adéquation, la plénitude, la perfection, la parousie. Devancée, 
défaite, elle l’est en elle-même, et c’est là ce qui la fait, en toute 
parole, promettre, promettre ce qu’elle ne peut tenir 8. 



11

Cette expérience de l’intime étrangère qu’est notre voix, 
comment la comprendre ? Comment l’interpréter ? Ici, la phono-
logie de Giorgio Agamben (au sens propre  : son discours sur la 
voix) se distingue de celle de Jacques Derrida, comme de celle de 
Jean-Louis Chrétien.

La voix humaine explicite cette différence :

Tout comme la vie naturelle de l’homme se trouve incluse 
comme vie nue dans la politique à travers son exclusion, ainsi 
le langage humain se fonde à travers l’exclusion-inclusion de la 
« voix nue » dans le lògos. Cela signifie que l’homme […] est le 
vivant qui ne peut accéder à sa nature qu’à travers l’histoire et, 
qui, pour cette raison, ne peut jamais être sûr de l’avoir saisie 
une fois pour toutes, et peut, tout au contraire, ne cesser de 
la rater. Et la langue elle-même — le lògos dans lequel elle a 
articulé et perdu sa propre voix — n’est pas moins insaisissable, 
prise comme elle est dans un processus inexorable de transfor-
mation, de mort et de renaissance, qui restera telle au-delà de 
toutes les tentatives qui viseront à la fixer pour toujours dans 
une grammaire. (Infra, p. 116.) 

La voix humaine est en nous comme une exclusion-inclusion : 
en ce sens, elle est politique, si la politique (c’est la thèse majeure 
de Giorgio Agamben, et cette thèse est une reprise des motifs du 
biopolitique développés par le dernier Foucault) est l’exclusion-
inclusion de la vie nue 9. Il n’est pas alors exagéré de soutenir que la 
voix humaine est structurellement politique. Elle a la structure du 
politique ; elle structure notre vie comme la politique la structure. 



12

2.

Le livre mince que vous tenez entre les mains est le résultat 
de cinquante années d’enquête acharnée et minutieuse, menée 
dans les bibliothèques les plus diverses, auprès des auteurs les plus 
inattendus (poètes, grammairiens, philologues, philosophes) : une 
obsession. La passion de la voix. 

Dans la préface de l’édition française d’Enfance et Histoire qui 
a pour titre « Experimentum linguæ », Giorgio Agamben retrouve 
ce motif qui traverse son œuvre nombreuse : chaque livre s’écrit en 
lieu et place d’un livre non écrit qui le fonde et l’attire à sa suite. 
Ce livre absent de toute bibliothèque transforme l’œuvre en un jeu 
complexe de reprises, d’annonces, de lignes de fuite. Décrivant le 
travail qu’il menait à la fin des années 1970 (entre 1977 — Stanze, 
et 1982 — Enfance et histoire) il avait rédigé un grand nombre de 
feuillets restés inédits. Cette œuvre, précise-t-il, avait pour titre 
La voce umana (La voix humaine) ou, selon d’autres notes, Etica, 
ovvero della voce (Éthique, essai sur la voix) :

Existe-t-il une voix humaine, une voix qui soit la voix de 
l’homme comme la stridulation de la cigale, ou le braiment de 
la voix de l’âne ? Et si elle existe, le langage est-il cette voix ? 
Quel est le rapport entre la voix et le langage, entre phonè et 
logos ? Si l’on ne peut parler de quelque chose comme une 
voix humaine, en quel sens l’homme est-il encore définissable 
comme être vivant doté de langage ? Les questions que nous 
avons formulées délimitent une interrogation philosophique. 
Selon une ancienne tradition, le problème de la voix était un 



31

1.

Vocatif

Kein Sterbenswort
Ihr Wort !

Pas le moindre mot
Ô mot !

Ingeborg Bachmann

Vocatif  : dans la langue des grammairiens, c’est « le cas de 
l’appel ou de l’apostrophe » (kletikè o prosagoreutikè ptòsis). Mais 
qui appelle et qui est appelé ? Et que signifie « appeler » ? 

Avec le vocatif nous nous adressons à ceux que nous aimons 
ou que nous haïssons, nous prions et nous blasphémons, avec le 
vocatif nous saluons et nous prenons congé, nous exaltons et nous 
plaignons, nous louons et nous insultons. C’est par le vocatif que 
commencent nos lettres et nos messages, avec le vocatif que nous 
caressons les animaux et les enfants. 



32

Dans son exposé de la doctrine stoïcienne sur le langage, qui 
a pour point de départ la voix (phōnē), Diogène Laërce définit le 
vocatif de la manière suivante : « Vocatif (prosagoreutikòn) est cet 
acte tel que, si on le dit (lègoi), on apostrophe (prosagorèuein) » 
(vii, 67). Prosagorèuō signifie à la fois « adresser la parole, apos-
tropher » et « nommer, appeler par un nom » (mais une oreille 
grecque ne pouvait pas ne pas percevoir, dans le terme agorà, l’as-
semblée comme lieu de la parole publique). Et la klēsis est aussi 
bien « l’appel » du nom, que la citation en jugement et l’invocation 
(les klētikòi sont les hymnes qui invoquent les dieux et, dans le 
Nouveau Testament, la klēsis est la vocation que Dieu adresse à 
ses élus). 

Il y a donc un dire (lègein) qui ne se limite pas à dire, mais 
apostrophe, appelle, et « appeler », « donner un nom » et « adresser 
la parole » sont étroitement entrelacés. C’est sur cette forme du 
dire que nous entendons réfléchir. 

Au début des Confessions, c’est sur le vocatif — Domine, 
« Seigneur » — qui ouvre le livre qu’Augustin s’interroge. Ce qu’il 
veut savoir et comprendre, c’est s’il faut d’abord invoquer avant 
de connaître et de louer, ou s’il faut d’abord connaître et invo-
quer ensuite (utrum sit prius invocare te an laudare te et scire te prius 
sit an invocare te). Ici l’invocation semble précéder la connais-
sance  même  : « Ne faut-il pas plutôt invoquer pour pouvoir 



33

connaître (an potius invocaris, ut sciaris) ? » Seule l’invocation, et 
nulle autre parole, est adéquate à la foi : « Que moi je me mette à ta 
recherche, Seigneur, en t’invoquant et que je t’invoque en croyant 
en toi […] c’est ma foi qui t’invoque, Seigneur, la foi que tu m’as 
donnée et inspirée » ; et pourtant, l’invocation reste jusqu’à la fin 
quelque chose de problématique : « Comment pourrai-je invoquer 
mon Dieu, Dieu et mon Seigneur, puisque, en l’invoquant, je l’ap-
pellerai à l’intérieur de moi, et quel lieu y a-t-il en moi pour que 
mon Dieu puisse y venir ? »

Que le vocatif soit quelque chose de très spécial était déjà 
évident pour les grammairiens de l’antiquité, qui ne le considéraient 
pas toujours comme un « cas » comme les autres qui « tombent » 
dans le discours (ptōsis, « cas », signifie « chute »). À la différence 
des cas, qui expriment une relation syntaxique entre les éléments 
d’une proposition, le vocatif est plutôt un énoncé complet par 
lui-même (autotélès) qui, comme tel, exige la ponctuation, qui le 
sépare du reste de la phrase (stigmēn apaitèi ; Apollonius Dyscole, 
p. 37). 

« Il y a cinq cas — cinq chutes : droit, génitif, datif, causatif, 
vocatif (klētikē). Le cas droit (orthē) est appelé nominatif et direct, 
le génitif possessif et paternel, le datif épistolaire, le causatif selon 
l’accusation, le vocatif interpellatif » (Denys de Thrace, p. 53). 

D’où tombent les cas ? Pour les stoïciens, le nominatif — la
chute droite — tombe immédiatement de la pensée (apò tēs 



34

ennòias), tandis que les autres cas tombent du nominatif, qui est 
en quelque sorte « l’archétype de ce que nous proférons avec la 
voix » (Ammonios, p.  43). Le terme ptōsis est utilisé à l’origine 
pour la « chute » des dés ou des astragales et il est probable que 
la signification grammaticale trouve là son origine. Varron, lui 
(x, 22), compare les cas aux pions (latrunculi) d’un échiquier, parce 
qu’ils se déplacent — tombent — obliquement (comme dans 
albus, albi, albo) ou tout droit (comme dans albus, alba, album). Un 
grammairien byzantin, Choeroboscos, renvoie plutôt à la plume 
(graphèion)  : « on dit cas droit ou direct comme quand la plume 
tombe droit ».

Mais où tombent les cas ? Le nominatif tombe directement de 
la pensée dans le nom, les autres cas tombent obliquement dans le 
discours et dans les phrases. Pour chaque cas, la chute a lieu dans 
le langage. 

Selon Aristote, qui est le premier à se servir du terme ptōsis 
pour la langue, le nominatif n’est pas un cas (« de Philon — 
Philonos — ou à Philon — Philoni — ne sont pas des noms, mais 
des cas du nom », Sur l’interprétation, 16 a 33). Dans les Premiers 
analytiques (48 b 41), Aristote distingue klēsis, l’appel du nom, et 
ptōseis, les cas. Le nominatif ressemble en cela au vocatif, que les 
grammairiens distingueront des autres cas comme la « chute qui 
appelle » (ptōsis klētikē). 



35

Il n’est pas surprenant que le grammairien latin Donat assi-
mile directement vocatif et nominatif, en les excluant du nombre 
des cas : « Selon la plupart, il y a quatre cas, si on retranche le nomi-
natif et le vocatif, qui est semblable au nominatif ». Choeroboscos 
refuse lui aussi que le vocatif soit un cas  : comme le nominatif 
en effet, « il signifie directement la substance (orthòs semàinei tēn 
ousìan) ».

Un des aspects les plus discutés du vocatif est la rela-
tion exclusive qu’il entretiendrait avec la deuxième personne  : 
« toi ! », « vous ! ». Alors que le nominatif implique normalement 
un discours à la troisième personne, le vocatif exige toujours la 
deuxième personne (Apollonios observe même que le vocatif « est 
le cas qui convertit d’emblée— epistrèphei, ‘ tourne, fait tourner ’ —
les troisièmes personnes en deuxièmes, par l’apostrophe qu’il dirige 
sur la personne qui a reçu le nom »). Comme le suggère un gram-
mairien médiéval, le vocatif renvoie, en effet, à une instance de 
discours en acte, évoque une chose seulement dans la mesure où 
on lui adresse la parole (ut ad ipsam fit sermo). 

Néanmoins, le vocatif peut apparaître brusquement dans 
un discours à la troisième personne : O tempora, o mores ! Senatus 
hoc intellegit, consul videt, hic tamen vivit ; « Ô temps, ô mœurs ! Le 
sénat, le sait, le consul le voit, et celui-ci [Catilina] est encore en 
vie ». Un nom — c’est du moins ce qu’il semble, peut être appelé à 
la troisième personne. 



36

Pour d’autres, le lien entre vocatif et impératif n’est pas moins 
fort, comme si l’apostrophe impliquait toujours un commande-
ment, comme si la parole qui se trouve au début ne pouvait faire 
autre chose que commander et appeler (« et Dieu dit  : que la 
lumière soit ! et la lumière fut »). Et tout comme l’impératif semble 
être la forme primitive du verbe, de la même manière le vocatif 
pourrait bien être la forme originaire du nom, la racine du système 
des cas. Apostropher, adresser la parole, ne signifie pas, pourtant, 
nécessairement commander. Au contraire, on peut, avec le vocatif, 
supplier, implorer, interroger — ou, aussi, simplement, saluer, 
s’exclamer. 

Les chercheurs modernes sont généralement d’accord sur ce 
point  : le vocatif n’est pas un cas (Hjemslev), il n’a pas de fonc-
tion symbolique ou représentative, mais uniquement appellative 
(Kuryłowicz). Le vocatif — pourrions-nous dire — n’est pas un 
signe, il n’est pas là « pour » la chose (dans le signe, aliquid stat pro 
aliquo, une chose est là pour une autre) — mais plutôt, il l’appelle. 
Appeler et signifier ne sont pas la même chose. Le vocatif est, en 
ce sens, un élément extra-sémantique, qui a une fonction exclu-
sivement pragmatique, situant un destinataire dans un certain 
discours. Selon les mots d’un des linguistiques les plus profonds 
du XX e siècle, Gustave Guillaume, le vocatif est « hors langue » 
(Guillaume, p. 100), il existe seulement dans la parole (il est un cas 
de parole). 



37

Qu’on réfléchisse à la radicalité d’une telle affirmation  : 
le vocatif n’est pas seulement hors phrase, libre de toute relation 
syntaxique avec le reste de la phase, mais il est hors langue, hors 
de la langue entendue comme système abstrait de relations gram-
maticales distinct de la parole, de l’instance de discours proféré par 
un individu en chair et en os. Il est alors possible que, à travers le 
vocatif, la langue essaie d’affirmer quelque chose de la parole qui 
l’excède de manière constitutive. Ce quelque chose est l’appel. 

Soit la définition courante du vocatif  : « on utilise le vocatif 
lorsqu’on appelle quelqu’un » (Pinborg, in Ildefonse, p. 183). Une 
telle définition ne peut être entendue de manière correcte que si 
l’on n’oublie pas que le verbe appeler a deux significations : « apos-
tropher avec la voix » (sens 1) et « donner — ou porter un nom 
(comment t’appelles-tu ?) » (sens 2) et que, dans le vocatif, les deux 
sont présents. D’où la proximité, et aussi la différence, entre nomi-
natif et vocatif, si souvent soulignée par les grammairiens. 

Un passage de Varron (viii, 6, 16) peut fournir ici une indi-
cation utile  : les cas « sine controversia sunt quinque : quis vocetur, 
ut Hercules ; quemadmodum vocetur, ut Hercule ; quo vocetur, ut ad 
Hercule ; a quo vocetur, ut ab Hercule ; cui vocetur, ut Herculi ; cuius 
vocetur, ut Herculis (« qui est appelé, comment il est appelé, vers 
où il est appelé, par qui il est appelé, de qui il est appelé »). Vocare 
signifie ici « nommer, appeler par un nom dans la langue » (au 



38

passif : « être appelé par un certain nom » — vocabulum est le mot 
par lequel quelqu’un ou quelque chose est appelé dans la langue). 
Les particularités du vocatif par rapport au nominatif et aux autres 
cas deviennent immédiatement évidentes : alors que le nominatif 
identifie celui qui porte — ou est appelé par — tel ou tel nom 
(quis vocetur), non pas en tant qu’il le porte, mais en tant que sujet 
d’une action ou d’une passion exprimée par la proposition dont 
il fait partie, le vocatif se réfère à celui qui porte ce nom seule-
ment en tant qu’il le porte ou qu’il est ainsi appelé dans la langue. 
Quemadmodum vocetur, qui suit tout de suite le nominatif quis 
vocetur, signifie « le fait qu’il est appelé dans la langue de cette 
manière », se réfère à l’acte même de l’appel et non pas à la rela-
tion syntaxique avec les autres parties du discours. Hercule dans 
le vocatif est appelé au sens 1 (apostrophé par la voix) seulement 
dans la mesure où il est appelé au sens 2 (nommé dans la langue). 
Vocatif et nominatif sont distincts et, toutefois, inséparables. 

Dans l’extraordinaire exorde de Moby Dick, les deux sens coïn-
cident parfaitement. « Call me Ismaël »  : « appelez-moi Ismaël, 
parce que c’est ainsi que je m’appelle » et « on m’appelle Ismaël, 
appelle-moi donc avec ce nom ». 

On ne peut pas appeler quelqu’un ou quelque chose sans 
proférer son nom. Le vocatif ne se réfère pas aux qualités de la 
chose appelée, mais seulement au fait qu’elle a un nom. 

De là aussi la proximité entre le vocatif et l’insulte, qui a 



39

souvent été soulignée. On se méprend sur la nature de l’insulte si 
on croit qu’elle consiste à attribuer à quelqu’un une certaine qualité 
infâmante, comme si l’insulte était inversement symétrique à l’adu-
lation. L’insulte n’est pas un terme classificatoire ou attributif : il 
s’agit d’un pur vocatif, qui appelle, cependant, dans la langue par 
un nom incongru. C’est pourquoi : « tu es un menteur » n’est pas 
une insulte, mais une affirmation qui peut être vraie ou fausse, 
alors qu’il n’y a pas pire insulte que lorsque quelqu’un qui connait 
parfaitement mon nom s’obstine à m’appeler par un autre nom. 

Dans la définition du vocatif, le moment de la nomination 
est souvent refoulé à la faveur de l’apostrophe  : tout se passe 
comme s’il était impossible d’appeler quelque chose qui n’a pas été 
nommé. C’est pourquoi les linguistes tendent à exclure du vocatif 
les cas comme celui du « ‘ô’ lyrique », qui ne peuvent être compris 
comme des apostrophes. Quand Leopardi, dans Les Souvenirs, écrit 
« O speranze, speranze ; ameni inganni… (« Ô espérances, espé-
rances ; doux leurres… ») et quand Corneille met dans la bouche 
de Don Diego l’invocation suivante  : « Ô rage ! Ô désespoir !
Ô vieillesse ennemie ! », on n’aurait pas affaire à un vocatif, parce 
qu’il n’est pas possible d’apostropher les espérances et la rage, qui 
débordent nécessairement sur le plan sémantique. Or, c’est exac-
tement le contraire : le « ô » lyrique est un cas éminent du vocatif, 
parce que ce qui s’y trouve apostrophé, indépendamment de sa 
présence comme destinataire du discours, est le pur fait d’avoir un 
nom, comme si le poète célébrait et répétait le moment de la pure 
nomination. 



40

Dans la première des Élégies de Duino, le caractère radicale-
ment vocatif du « ô » se trouve souligné par Rilke, qui le sépare 
du terme nommé par la conjonction de coordination : « O und di 
Nacht… », « Ô et la nuit… ». On pourrait dire en ce sens que la 
poésie est un discours où tous les termes sont au vocatif. Et pas 
seulement parce que la poésie est un discours dans lequel le vocatif 
est en effet présent de manière massive, mais parce que, dans la 
poésie, « Nous sommes ici peut-être pour dire  : maison, / pont, 
fontaine, porte, broc, arbre fruitier, fenêtre, / […] pour dire  : 
comprends, / oh, pour dire ainsi, comme jamais même les choses /  
ne crurent intensément… » Le poète ne dit pas ; il appelle les 
choses par leur nom. 

Dans le vocatif — d’où sa particularité — émerge à la lumière 
cette scission du langage en deux plans distincts, dont la prise en 
compte se trouve à l’origine de la réflexion grecque sur la langue 
et n’a jamais cessé d’occuper philosophes et linguistes  : celle qui 
sépare ònoma et lògos, noms et phrases, impositio et declinatio, 
lexique et discours en acte. Le langage humain semble en effet 
impliquer constitutivement une double structure, qui le distingue 
des langages animaux qui comportent seulement un des deux 
éléments. 

Si l’interprétation que donne Hoffman du fragment i 
est correcte, la conscience de cette dualité se trouve déjà chez 


